JANVIER 2026

m—— NOTE \

Réformer la fin de vie : la
souveraineté individuelle
face a la mort

Daniel Borrillo



e REFORMER LA FIN DE VIE

Table des matiéeres

01
02

Introduction

Partie | : Mise en perspective historique : ...

de la pénalisation du suicide au droit a
l'euthanasie

Partie Il : Panorama des différents régimes .

juridiques existants

Partie lll : Les propositions de loi

débattues au Parlement

3.1- Le cadre juridique préexistant

3.2 - Les propositions de loi actuelles

3.3 - Les arguments des opposant a la reforme et
les réponses

Partie IV : Ni dolorisme ni paternalisme :
la souveraineté individuelle

4.1 - Principes libéraux devant éclairer le débat sur
la fin de vie

4.2 - Recommandations pour favoriser I'autonomie
de choix en fin de vie

Propos Conclusifs

Annexe : Tableaux sur les propositions de loi

Bibliographie

A propos de l'auteur

04

10

15

19

20
21
23

27

28

29

32
33

35
37



Cum intolerabiles factae sunt et
insanabiles, decet inde abire erectum.

Lorsque les souffrances deviennent a la fois

intolérables et incurables, il est beau de
s’en aller la téte haute.

Sénéque « Epistulae Morales »




INTRODUCTION

Réformer la fin de vie : la souveraineté
individuelle face & la mort

Le traitement politique de la fin de vie constitue un enjeu majeur pour la
démocratie, il engage a la fois le rapport de lindividu a lui-méme et a la
communauté, dans la mesure ou il peut impliquer l'intervention d'un tiers pour
mettre fin a la vie. Il ne s'agit donc pas seulement d’'une décision personnelle,
comme dans le cas du suicide, mais d'un acte qui concerne aussi la société.

Le débat francais contemporain sur I'aide médicale a mourir trouve ses racines chez
le sénateur Henri Caillavet. En effet, sa proposition de loi «Vivre sa mort» de 1978 a
ouvert, pour la premiéere fois, la délibération sur le droit des patients a refuser
acharnement thérapeutique et a préparer leur fin de vie posant ainsi les bases des
évolutions législatives ultérieures. Depuis, la France a progressivement légiféré sur la
fin de vie, encadrant le refus de traitements, la limitation de l'acharnement
thérapeutique, le droit des patients a exprimer leurs directives anticipées et le
développement des soins palliatifs, sans que ces mesures ne constituent toutefois
une aide active a mourir.

Dix ans aprés la promesse électorale non tenue de Frangois Hollande', le candidat
Macron affirmait en 2022 : « Je soumettrai la fin de vie a une convention citoyenne, et
sur la base des conclusions de celle-ci, je soumettrai ou a la représentation nationale ou
au peuple le choix d'aller au bout du chemin qui sera préconisé ». Pour ce faire, il
convoque une fois élu la Convention citoyenne sur la fin de vie. A lissue d'un
processus inédit de démocratie participative, les citoyens appelérent trés
majoritairement (76%) a la légalisation d'une aide active a mourir, tout en
réaffirmant I'importance des soins palliatifs®. Le président s'engagea alors en faveur
d’'un « modéle frangais », fondé sur un équilibre entre accompagnement médical et
liberté de choix suivant 'avis du Comité d'éthique®. Le 10 avril 2024, un projet de loi a
été présenté par le gouvernement et adopté en Conseil des ministres traduisant
ainsi l'avis du Comité d'éthique et la proposition de la Convention citoyenne.

Alors que I'examen du projet de loi sur la fin de vie par les députés devait entamer,
le 10 juin 2024, sa troisieme et derniére semaine (les critéres d'acces a l'aide a
mourir ayant été validés le 7 juin), la dissolution de I'Assemblée nationale décidée
par le chef de I'Etat interrompt brutalement la poursuite des débats. Conformément
aux regles parlementaires, la fin d'une législature entraine la caducité des projets de

loi encore en cours d'examen.

' Le candidat Francois Hollande avait présenté en 2012 parmi ses soixante engagements pour la France une mesure, la
vingt-et-uniéme, prévoyant une « assistance médicalisée pour terminer sa vie dans la dignité ».

2Convention citoyenne sur la fin de vie, Rapport avril 2023.
3 Avis n° 139 « Questions éthiques relatives aux situations de fin de vie : autonomie et solidarité » 30/06/2022.



Par la suite, dans un contexte politique particulierement instable marqué par
'absence de majorité claire a 'Assemblée nationale, le président de la République a
nommé Michel Barnier Premier ministre. Son profil expérimenté et modéré visait
alors a favoriser une solution de compromis susceptible de rassembler plusieurs
forces politiques pour gouverner malgré la fragmentation parlementaire. C'est dans
ce cadre que le gouvernement Barnier s'était engagé a inscrire le texte sur la fin de
vie a l'ordre du jour de I'Assemblée nationale mais, suite a une motion de censure, il
est contraint a démissionner le 5 décembre 2024. Le 21 janvier 2025, le nouveau
Premier ministre, Francois Bayrou, a souhaité que le projet de loi soit scindé en deux
propositions de loi. La premiére relative a 'accompagnement et aux soins palliatifs
et la seconde nettement plus sensible relative a la création d'une aide active a
mourir.

Les propositions de loi ont été votées fin mai 2025 en premiére lecture a 'Assemblée
mais le gouvernement Bayrou est renversé le 9 septembre avant qu'elles ne soient
examinées au Sénat. C'est le 7 octobre 2025 qu'aurait d0 débuter I'examen au Sénat
des deux propositions de loi votées en premiere lecture par 'Assemblée nationale.
Cependant, le renversement du Gouvernement Bayrou, puis la nomination a deux
reprises de l'actuel Premier ministre Sébastien Lecornu contraignit le calendrier
parlementaire qui, en raison du débat budgétaire constitutionnellement prioritaire,
reporta la discussion au Sénat, suspendant les travaux en cours en commission des
affaires sociales.

Apres toutes ces péripéties, finalement les deux propositions de loi sont débattues
actuellement au Sénat*.

Cette note a pour objectif de faciliter la compréhension du débat, en le replagant
dans son contexte historique et en examinant les pratiques dans nos pays voisins,
afin de dégager certaines recommandations inspirées par I'esprit libéral qui anime
Génération Libre.

Si la Cour européenne des droits de 'lhomme considére que « le droit d'un individu de
décider de quelle maniére et a quel moment sa vie doit prendre fin, & condition qu'il soit
en mesure de former librement sa volonté et d'agir en conséquence, est I'un des aspects
du droit au respect de sa vie privée »°, en France, la fin de vie n'est pas encore du
ressort de l'individu. L'adhésion trés majoritaire de I'opinion publique francaise a la
légalisation de la fin de vie tient plus de la compassion que de l'affirmation de
'autonomie individuelle.

La note proposée vise a dépasser cette vision dinspiration compassionnelle,
doloriste® et paternaliste, afin de recentrer le débat sur les principes fondamentaux
du libéralisme, a savoir : le respect de la vie privée, la libre disposition de soi,
lautonomie de la volonté et l'autodétermination’. Ces principes nous semblent
constituer les véritables piliers sur lesquels nous pouvons examiner les propositions
de loi sur la fin de vie.

“Proposition de loi relative au droit a I'aide & mourir n° 661 et Proposition de loi visant a garantir I'égal accés de tous a
'accompagnement et aux soins palliatifs n° 662.

5CEDH, Haas c./ Suisse 20/01/2011, requéte n° 31322/07.

® Le dolorisme est la doctrine qui considére la souffrance comme ayant une valeur morale, spirituelle ou existentielle,
permettant a 'homme de se perfectionner ou de se rapprocher de Dieu.

7R. DWORKIN, Life’s Dominion: An Argument about Abortion, Euthanasia, and Individual Freedom, 1993.



La fin de vie : définitions et questions terminologiques
Aide a mourir : euphémisme pour parler de suicide assisté et d'euthanasie.

Soins palliatifs : ensemble de pratiques de santé visant a soulager la douleur et les
autres symptomes, a prévenir la souffrance et a préserver la meilleure qualité de vie
possible pour les personnes atteintes d'une maladie grave, évolutive ou terminale.
Les soins palliatifs prennent en compte les dimensions physiques, psychologiques,
sociales et spirituelles du patient et s'adressent également a ses proches. Ils n‘ont ni
pour objectif de hater la mort, ni de la retarder, mais de soutenir la personne dans la
trajectoire de fin de vie. Le Code de la santé publique définit les soins palliatifs
comme « des soins actifs et continus pratiqués par une équipe interdisciplinaire en
institution ou a domicile. lls visent a soulager la douleur, a apaiser la souffrance
psychique, a sauvegarder la dignité de la personne malade et a soutenir son
entourage. »

L'accompagnement en fin de vie : notion plus large, qui dépasse le champ médical et
englobe I'écoute, le soutien moral, psychologique ou spirituel, l'aide sociale ou
administrative ainsi que la présence des proches, des bénévoles, des associations.
Ce n'est pas un soin au sens strict, mais un ensemble de mesures humaines, sociales
et relationnelles destinées a soutenir la personne et ses proches.

Directives anticipées : document écrit, rédigé par une personne capable d'exprimer sa
volonté, dans lequel elle indique par avance ses souhaits concernant les soins et
traitements médicaux qu'elle souhaite recevoir, refuser ou voir limiter dans le cas ou
le patient ne serait plus en état d'exprimer son consentement au moment des
décisions. Le Code de la santé publique indique dans son article L.111-11 que « Toute
personne majeure peut rédiger des directives anticipées pour le cas ou elle serait un jour
hors d'état d'exprimer sa volonté. Ces directives anticipées expriment la volonté de la
personne relative a sa fin de vie en ce qui concerne les conditions de la poursuite, de la
limitation, de l'arrét ou du refus de traitement ou d'actes médicaux. Les directives
anticipées s'imposent au médecin pour toute décision d'investigation, d'intervention ou de
traitement, sauf en cas d'urgence vitale ou lorsque les directives anticipées apparaissent
manifestement inappropriées ou non conformes a la situation médicale. »

Obstination déraisonnable ou acharnement thérapeutique : signale le fait, pour un
professionnel de santé, de poursuivre ou d'entreprendre des traitements ou
interventions diagnostiques ou thérapeutiques qui apparaissent inutiles,
disproportionnés ou n‘ayant d'autre effet que le maintien artificiel de la vie, au
regard de |'état du patient, de son pronostic et de I'absence de bénéfice pour sa
qualité de vie. Selon la loi, « les actes de traitement, de prévention ou de soin ne
doivent pas étre mis en ceuvre ou poursuivis lorsqu'ils résultent d'une obstination
déraisonnable. Lorsqu'ils apparaissent inutiles, disproportionnés ou lorsqu'ils n'ont
d'autre effet que le seul maintien artificiel de la vie, ils peuvent étre suspendus ou ne
pas étre entrepris »



Fin de vie : période oU une personne se trouve atteinte d'une maladie ou d'un état
dont I'évolution conduit, a court ou moyen terme, au déces, sans possibilité
raisonnable de guérison ou d'amélioration. Elle se caractérise par une vulnérabilité
accrue, une dépendance croissante et des enjeux éthiques liés aux décisions
thérapeutiques. Cette notion inclut la phase terminale mais peut s'étendre a une
période plus large selon les situations cliniques.

Sédation profonde et continue jusqu’au déces : pratique médicale consistant a réduire
de fagon intentionnelle et contrdlée la conscience d’'un patient, par 'administration
de médicaments sédatifs, afin de soulager une souffrance réfractaire, c'est-a-dire
un symptdéme ou une détresse qui ne peut pas étre soulagé par d'autres
traitements jugés appropriés. Lorsqu'elle est dite continue jusqu'au décés, la
sédation vise a maintenir un état de perte totale de conscience jusqu'a la mort
naturelle du patient, sans intention de provoquer celle-ci. Elle s'accompagne en
général d’'un arrét de tout traitement de maintien artificiel de la vie qui serait
disproportionné ou inutile, comme I'hydratation ou la nutrition artificielles, selon le
cadre légal applicable. L'article L.1110-5-2 du Code de la santé publique dispose
que : « A la demande du patient d'éviter toute souffrance et de ne pas subir
d'obstination déraisonnable, une sédation profonde et continue provoquant une
altération de la conscience maintenue jusqu'au déces, associée a une analgésie et a
l'arrét de I'ensemble des traitements de maintien en vie, est mise en ceuvre dans
les cas suivants :

1° Lorsque le patient atteint d'une affection grave et incurable et dont le pronostic
vital est engagé a court terme présente une souffrance réfractaire aux traitements ;
2° Lorsque la décision du patient atteint d'une affection grave et incurable d'arréter
un traitement engage son pronostic vital a court terme et est susceptible
d'entralner une souffrance insupportable.

Quand le patient ne peut pas exprimer sa volonté et, au titre du refus de
l'obstination déraisonnable mentionnée a l'article L.1110-5-1, dans le cas ou le
médecin arréte un traitement de maintien en vie, celui-ci applique une sédation
profonde et continue provoquant une altération de la conscience maintenue
jusqu'au déces, associée a une analgésie.

La sédation profonde et continue associée a une analgésie prévue au présent
article est mise en ceuvre selon la procédure collégiale définie par voie
réglementaire qui permet a I'équipe soignante de vérifier préalablement que les
conditions d'application prévues aux alinéas précédents sont remplies.

A la demande du patient, la sédation profonde et continue, peut étre mise en
ceuvre a son domicile, dans un établissement de santé ou un établissement
mentionné au 6° du | de I'article L. 312-1 du Code de I'action sociale et des familles.
L'ensemble de la procédure suivie est inscrit au dossier médical du patient ».
Suicide : acte délibéré par lequel une personne met fin a sa propre vie, en
connaissance de cause et avec lintention de provoquer la mort. Cest un
phénoméne complexe, multifactoriel, influencé par des variables psychologiques,
psychiatriques, sociales, culturelles et économiques. En sciences sociales et
médicales, le suicide est étudié comme un comportement résultant d'interactions
entre facteurs individuels et contextuels.



Suicide assisté : pratique par laquelle une personne en fin de vie ou en souffrance
insupportable recoit I'aide d'un tiers (souvent un professionnel de santé) pour se
procurer ou administrer elle-méme une substance létale, avec I'intention de mettre
fin a sa vie. L'acte |étal est réalisé par la personne elle-méme, ce qui distingue le
suicide assisté de l'euthanasie. Les conditions et modalités varient selon les
législations.

Euthanasie : terme formé du grec ancien par le préfixe eu, « bien » et thanatos, «
mort » signifiant littéralement « bonne mort » qu’elle soit naturelle ou provoquée.
L'euthanasie stricto sensu est un acte par lequel un professionnel de santé
administre délibérément une substance létale a une personne, a sa demande
explicite, libre et éclairée, dans le but de provoquer sa mort afin de mettre fin a des
souffrances jugées insupportables. Elle implique donc une intervention active d'un
tiers et une intention directe de provoquer la mort. Dans la littérature bioéthique,
on distingue généralement l'euthanasie active (administration d'une substance) et
passive (arrét de traitements maintenant artificiellement la vie), bien que cette
derniére notion soit discutée et varie selon les cadres juridiques.

L'objection de conscience : droit reconnu a une personne de refuser d'accomplir un
acte légal ou une obligation professionnelle, en raison de convictions morales,
religieuses ou éthiques, sans encourir de sanction, tout en respectant certaines
obligations pour ne pas porter atteinte aux droits d'autrui. L'objection de
conscience en matiere de fin de vie autoriserait ainsi un professionnel de santé a
refuser un acte légalement permis pour des raisons éthiques ou morales, tout en
ayant l'obligation de rediriger le patient vers un collégue, ce principe étant encadré
de maniére générale par le Code de la santé publique (articleL.1111-11, L.1111-12).

Désobéissance civile : refus de suivre certaines lois ou régles, de maniére consciente
et pacifique, pour protester contre une injustice ou défendre une cause jugée juste.
Cette pratique a une longue histoire, dés le Xllle siécle, Thomas d’Aquin critiquait
I'obéissance aveugle aux lois et considérait qu'il était légitime de désobéir a une loi
injuste, qu'il voyait comme une forme de violence. Aujourd’hui, certains exemples
contemporains illustrent encore cette idée, comme les militants de l'association
Ultime Liberté, poursuivis en justice pour avoir aidé des malades a mourir, peuvent
étre considérés comme pratiquant une forme de désobéissance civile.






Partie 1
Mise en
perspective
historique :

de la pénalisation
du suicide

au droit &
'euthanasie




Partie | — Mise en perspective historique : de la
pénalisation du suicide au droit & I'euthanasie

La perception de la mort volontaire a profondément évolué au fil de I'histoire,
traduisant les rapports complexes entre lindividu, la société et I'Etat’. Dans
I'’Antiquité, le suicide pouvait étre percu comme un geste honorable et raisonnable,
en accord avec certaines valeurs philosophiques et politiques. Socrate, par exemple,
accepta de boire la cigué par respect pour les lois d’Athénes. A Rome, Caton d'Utique
choisit de se donner la mort pour ne pas vivre sous la domination de César. Sous
I'influence de penseurs comme Sénéque (pour qui « réfléchir a la mort, c'est réfléchir
a la liberté ») et d'écrivains tels que Lucain, surnommé le « poéte du suicide », les
morts volontaires se multipliérent. Elles exprimaient I'idée que 'homme devait rester
maitre de son destin, capable de choisir sa mort plutét que de la subir.

Au Moyen Age, la morale chrétienne transforma radicalement cette perception. Le
suicide devint un péché mortel, fermement condamné par des théologiens tels que
saint Augustin, Grégoire le Grand ou saint Thomas d’Aquin, qui le considéraient
comme une transgression contre Dieu, la nature et les devoirs envers soi-méme et la
société. En ce sens, saint Thomas considéra que «tout étre s‘aime naturellement soi-
méme ; de la vient qu'il s'efforce, selon cet amour inné, de se conserver dans l'existence et
de résister autant qu'il le peut a ce qui pourrait le détruire. C'est pourquoi le suicide va
contre cette tendance de la nature et contre la charité dont chacun doit s‘aimer soi-
méme. » Cette condamnation s'accompagnait de sanctions sociales et civiles comme
la confiscation des biens, la privation de sépulture chrétienne et la stigmatisation
notamment, illustrant la rupture avec I'Antiquité. Dans I'Ancien Régime, les suicidés
pouvaient faire I'objet de véritables procés post mortem, au cours desquels leur
cadavre était jugé comme un criminel®,

Les principales religions monothéistes partagent cette condamnation'. Ainsi, le
suicide est considéré non comme un acte de liberté, mais comme une usurpation du
droit souverain de Dieu sur la vie, percue comme un don sacré et inaliénable. Cette
réprobation s'appuie sur des piliers doctrinaux communs. En effet, le judaisme
considére le corps comme un prét divin dont lindividu n'est que le dépositaire, le
christianisme assimile l'acte a un péché grave contre la charité et I'ordre de la
Création, tandis que le Coran proscrit explicitement I'autodestruction (« Ne vous
tuez pas vous-mémes »), érigeant la patience face a I'épreuve en vertu cardinale.

A partir du XVllle siécle, les philosophes des Lumiéres contestérent la condamnation
religieuse du suicide et le réinterprétérent comme un acte individuel pouvant étre
raisonnable et moralement tolérable, notamment face a la souffrance extréme ou a
'oppression.

8Georges MINOIS, Histoire du suicide. La société occidentale face a la mort volontaire, Paris, Fayard, 1995.
?Marc ORTOLANI, « Le proces a cadavre des suicidés a la fin de I'Ancien Régime », Historia et ius, 10/2016.

'© Marie-Claude LAMBOTTE, « Suicide, religion et anthropologie ». Revue européenne des sciences sociales, vol. 35,
n°108, 1997.



David Hume affirmait que «/e suicide n’est nullement une transgression de notre devoir
envers Dieu», tandis que Voltaire et Diderot insistaient sur l'usage de la raison pour
juger de la valeur de la vie humaine. D'autres auteurs, comme Rousseau,
Montesquieu, Condorcet ou encore D'Alembert, participérent également a cette
réévaluation. Le premier soulignait l'influence des conditions sociales et morales sur
le choix de la mort, Montesquieu distinguait la contrainte sociale du jugement
personnel, Condorcet défendait la liberté individuelle d'exercer un contréle sur sa
vie, et D’Alembert mettait en avant la rationalité comme critére d'évaluation des
actions humaines, y compris la fin de vie. Cette pensée des Lumiéres institue la
liberté et la dignité individuelle comme principes centraux pour juger de la légitimité
du suicide.

Sous le Code pénal napoléonien de 1810, le suicide n'est plus considéré comme un
crime, bien que des responsabilités civiles ou pénales demeurent pour les
complices, traduisant un compromis entre protection de la vie, ordre social et
héritage moral. A la fin du XIXe siécle, le suicide devient une question de santé
publique. Ainsi, grace a la sociologie et a la psychiatrie, il est analysé comme un
phénomene influencé par des facteurs sociaux, psychologiques et économiques.
Durkheim, dans Le Suicide (1897), considére la mort choisie non comme un acte
purement individuel, mais comme un phénoméne social dépendant de l'intégration
de lindividu dans la société, ouvrant la voie a une approche préventive et
institutionnelle.

En revanche, des penseurs libéraux des XIXe et XXe siecles comme Locke, Constant,
Stuart Mill ou Tocqueville réaffirmeérent la souveraineté de lindividu sur sa
personne, idée déja présente des le XVIe siecle dans la Seconde Scolastique
notamment avec Francisco de Vitoria et Francisco Suarez (dominium sui juris) ou
encore Luis de Molina et sa théorie du libre arbitre (concordia) ou il insiste sur la
capacité de I'nomme a se déterminer lui-méme sans nécessité divine immédiate,
renforcant I'idée d'une autonomie de la volonté humaine sur ses propres choix de
vie.

Deés le XVlle siecle, John Locke affirmait, «bien que la Terre, et toutes les créatures
inférieures soient communes a tous les hommes, cependant chacun d’eux est propriétaire
de sa propre personne. Sur elle, nul n‘a de droit sauf lui-méme.» Ainsi, I'Etat n'a pas a
protéger l'individu contre lui-mé&me, mais uniqguement contre les autres, principe qui
fonde le droit a la vie privée et la reconnaissance de la maitrise individuelle sur son
corps et sa destinée vitale.

Dans ce cadre, la possibilité de choisir sa mort est également percue comme un
signe d’humanité. Le théologien protestant Dietrich Bonhoeffer a raison d'affirmer
que «contrairement a celle des animaux, la vie de 'homme n'est pas une contrainte dont
il ne peut se débarrasser , il est libre de la vivre ou de I'anéantir. »

12



C'est dans ce contexte a la fois individualiste et marqué par les enjeux de santé
publique que la revendication en faveur de l'euthanasie émerge et se structure, au
XXe siecle, comme un véritable mouvement politique fondé sur l'autonomie, la
dignité et le droit de mourir, mais également sur une solidarité renouvelée envers
les personnes souffrantes, s'inscrivant dans la continuité des réflexions libérales et
des progres médicaux relatifs a la prise en charge de la douleur.

Cette évolution trouve un écho dans la jurisprudence européenne, comme le montre
I'affaire Pretty c. Royaume-Uni du 29 avril 2002, ou une ressortissante britannique
atteinte d'une maladie incurable demandait que son mari soit autorisé a la faire
mourir sans risque de poursuites pénales. La Cour européenne des droits de
'lhomme y a reconnu que « la faculté pour chacun de mener sa vie comme il I'entend
peut également inclure la possibilité de s'adonner a des activités percues comme étant
d'une nature physiquement ou moralement dommageable ou dangereuse pour sa
personne » et que « empécher la requérante d'exercer son choix d'éviter ce qui, a ses
yeux, constituera une fin de vie indigne et pénible [...] représente une atteinte au droit de
l'intéressée au respect de sa vie privée ». Ainsi, choisir sa mort apparait désormais
comme un droit, soumis toutefois a des conditions strictes.

13






Partie 2
Panorama
des differents

modeles
juridiques
existants




Partie Il — Panorama des différents régimes
juridiques existants

Actuellement, six pays légalisent a la fois le suicide assisté et I'euthanasie : les Pays-
Bas (2002), la Belgique (2002), le Luxembourg (2009), la Colombie (2015), 'Espagne
(2021) et le Canada (2016). Dans d'autres Etats, tels que la Suisse (1942), I'Allemagne
(2020), I'Autriche (2022), ainsi que certains Etats des Etats-Unis et d’Australie, seule la
pratiqgue du suicide assisté est autorisée. L'Equateur (2024) et I'Uruguay (2025)
permettent I'euthanasie, sans autoriser le suicide assisté.

La Suisse constitue un exemple emblématique du modeéle du suicide assisté, qui est
dépénalisé dés lors qu'il n'est pas motivé par des raisons égoistes, tandis que
l'euthanasie active y demeure interdite. La législation helvétique exige que le patient
soit majeur et capable de discernement, et impose des entretiens répétés visant a
confirmer la volonté libre et éclairée de la personne. En Suisse, les associations
civiles accompagnant les personnes ayant engagé une démarche de suicide assisté
ne sont pas soumises a un agrément formel, mais leur action est encadrée par le
droit pénal (art. 115 du Code pénal), des regles médicales et des contrdles judiciaires
et cantonaux, a condition que I'assistance ne poursuive aucun intérét égoiste et que
la personne demeure actrice de l'acte.

Aux Pays-Bas et en Belgique, 'euthanasie est |égale sous conditions strictes. En effet,
elle ne peut étre pratiquée que chez des individus éprouvant une «souffrance
insupportable » sans perspective d'amélioration. Ces pays instaurent de surcroit des
évaluations médicales multiples et un suivi systématique par des commissions de
contréle. Le Luxembourg et 'Espagne présentent des régimes analogues, assortis de
procédures déclaratives et de mécanismes de contrdle destinés a garantir le respect
des conditions légales.

En Amérique du Nord, le Canada autorise I'aide médicale a mourir, avec des criteres
comparables a ceux observés en Europe, c'est-a-dire, consentement éclairé, maladie
grave et irrémédiable et confirmation par plusieurs médecins. Dans la province du
Québec, l'acceés a I'aide médicale a mourir s'est progressivement élargi, comme en
témoignent les évolutions législatives récentes et l'augmentation constante du
nombre de décés attribués a ce dispositif. La littérature académique’ met
cependant en évidence des interrogations éthiques quant a ses effets sur les
personnes en situation de vulnérabilité sociale, alors méme que les données
disponibles ne permettent pas d'établir avec certitude une surreprésentation de ces
populations parmi les bénéficiaires'?.

'S, LAZIN, &J. A. CHANDLER, “Two Views of Vulnerability in the Evolution of Canada’s Medical Assistance in Dying Law”,
Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics, 32(1), 105-117, 2023.

2 (...) « these analyses suggest, at a high level, that people who receive MAID do not disproportionately come from
lower-income or disadvantaged communities. » Health Canada. (2024). Fifth Annual Report on Medical Assistance in
Dying in Canada, 2023. Gouvernement du Canada.

16



Aux Etats-Unis, la législation différe selon les Etats, certains n‘autorisant que le
suicide assisté, avec des conditions strictes relatives a I'age, au pronostic vital et aux
procédures de contrdle. En Océanie, plusieurs Etats australiens ainsi que la
Nouvelle-Zélande ont mis en place des dispositifs de Voluntary Assisted Dying,
encadrés par des comités d'évaluation et définis par des critéres précis portant sur
la capacité du patient, la nature de sa maladie et la validité de son consentement.

Cette breve analyse comparative révele qu'en dépit de I'objectif commun de garantir
une fin de vie digne, les dispositifs juridiques demeurent profondément
hétérogenes, reflétant les contextes culturels, sociaux et politiques propres a
chaque pays. L'approche du droit comparé permet ainsi de comprendre comment
différentes sociétés arbitrent entre autonomie individuelle, protection des individus
en situation de fragilité et exigences éthiques dans ce domaine sensible'. Les
mécanismes de protection revétent une importance particuliere comme le double
avis médical, les commissions d'évaluation et les rapports officiels qui contribuent a
assurer simultanément la sécurité des patients et |le respect de leur autonomie. Par
ailleurs, la transparence et la disponibilité des données constituent des enjeux
majeurs, indispensables pour le suivi des pratiques et la comparaison internationale
des législations.

Enfin, dans des Etats ol I'euthanasie ou le suicide assisté sont légalisés et soumis &
un strict encadrement, les données européennes récentes montrent une pratique
stable et contrblée. En 2024, la Belgique a recensé 3991 euthanasies, soit 3,6 % des
déces, avec des dossiers examinés par la commission compétente, y compris pour
des patients venant de I'étranger’®. Aux Pays-Bas, 9958 cas ont été déclarés la méme
année, ce qui représente environ 5% des déces, attestant d'un recours régulier mais
structuré a l'aide a mourir'™.

'2). DOWNIE, M. GUPTA, S. CAVALLI & S. BLOUIN, «L'assistance a mourir : un tour d’horizon comparatif des définitions
juridiques», SociologieS, 2023.

*COMMISSION FEDERALE DE CONTROLE ET D'EVALUATION DE L'EUTHANASIE (CFCEE), « Euthanasia - Publication of the
2024 figures for euthanasia in Belgium», Brussels, 19 mars 2025.

'>REGIONAL EUTHANASIA REVIEW COMMITTEES (RTE), Annual Report 2023.

17






Partie 3
Les propositions
de loi débattues

au Parlement




Partie lll — Les propositions de loi débattues
au Parlement

3.1 - Le cadre juridique préexistant

L'évolution du cadre législatif francais relatif a la fin de vie s'est construite
progressivement, dans une logique visant a reconnaitre toujours davantage les
droits des patients tout en protégeant les personnes vulnérables. La loi Neuwirth de
1995 est le premier texte qui introduit pour les établissements de santé la notion
d'obligation de prise en charge de la douleur. Plus tard, la loi du 9 juin 1999 consacre
le droit a I'acces aux soins palliatifs et met 'accent sur 'accompagnement de la fin de
vie, en privilégiant I'apaisement de la souffrance sans provoquer la mort.

La loi dite Kouchner de 2002 renforce ensuite I'autonomie du patient en affirmant
que tout acte médical nécessite un consentement libre et éclairé, lequel peut étre
retiré a tout moment. Un tournant majeur intervient en 2005 avec la loi n°® 2005-370,
dite loi Léonetti. Celle-ci proscrit I'obstination déraisonnable, reconnait au patient la
possibilité de refuser ou dinterrompre un traitement et encourage le
développement des soins palliatifs. Elle consacre une approche fondée sur la
dignité, la proportionnalité des interventions médicales et I'écoute de la volonté du
patient. La loi Claeys-Léonetti de 2016 approfondit ces principes.

Elle rend opposables les directives anticipées, clarifie le réle de la personne de
confiance et introduit la possibilité d'une sédation profonde et continue jusqu'au
déces, dans des conditions strictement encadrées. Elle précise également les
modalités d'arrét des traitements, y compris I'hydratation et la nutrition artificielles.
Toutes ces décisions doivent faire l'objet d'une concertation collégiale afin de
garantir la cohérence des pratiques et le respect de 'autonomie du malade.

Aussi, les débats actuels autour de la fin de vie s'inscrivent dans une histoire
marquée par plusieurs affaires hautement médiatisées. L'affaire Vincent Lambert
(2008-2019) a mis en évidence les tensions familiales et juridiques autour de l'arrét
des traitements et du réle des directives anticipées. Celle de Chantal Sébire (2008),
atteinte d'une maladie incurable entrainant de fortes souffrances, a révélé les limites
de la loi Léonetti et relancé le débat sur I'euthanasie. Le cas d'Hervé Pierra (2012) a
souligné limportance d'un cadre légal clair concernant la sédation profonde, qui
sera définie en 2016. Plus récemment, I'engagement public d’Alain Cocq (2020) a
ravivé la réflexion sur le suicide assisté, notamment via une forte mobilisation sur les
réseaux sociaux. D'autres situations, comme celle du jeune Damien (2009-2010) ou
les actions menées par I'association Ultime Liberté, ont également mis en lumiere les
difficultés d'application de la législation existante.

20



3.2 - Les propositions de loi actuelles

Les deux propositions de loi soumises au Parlement en 2024 ont été examinées
conjointement. Conformément a l'avis rendu par le Comité d'éthique en 2022
(favorable a une aide active a mourir strictement encadrée, a condition que les soins
palliatifs soient renforcés), I'une porte sur I'amélioration de ces soins, l'autre sur
Iinstauration d’'un droit a l'aide active a mourir. La premiére vise a accélérer le
développement des soins palliatifs dans la continuité de la stratégie décennale
annoncée par le gouvernement en avril 2024. Cette stratégie, soutenue par un
budget de 1,1 milliard d'euros jusqu'en 2034, prévoit notamment que chaque
département puisse compter une unité de soins palliatifs. Le texte envisage
également la création d'un nouveau type de structure médico-sociale : les maisons
d’accompagnement et de soins palliatifs. Ces unités, situées entre le domicile et
I'hépital, accueilleront dés 2026 des personnes en fin de vie dont I'état est stabilisé.
Les députés ont inscrit I'objectif d'une maison par département d'ici 2034. Une autre
mesure vise a faciliter lintervention de bénévoles associatifs au domicile des
personnes en fin de vie.

La seconde proposition de loi introduit la possibilité d'une aide a mourir pour les
personnes majeures souffrant d'une maladie grave et incurable les condamnant a
bréve échéance, sous plusieurs conditions cumulatives. En effet, pour en bénéficier,
I'individu doit résider de maniére stable et réguliere en France, étre atteint d'une
affection grave et incurable mettant son pronostic vital en jeu a un stade avancé ou
terminal, et présenter des souffrances persistantes impossibles a apaiser, qu’elles
soient physiques ou psychiques (a I'exclusion des souffrances purement
psychologiques, qui ne suffisent pas a ouvrir ce droit). Il devra également étre en
mesure d'exprimer clairement une volonté libre et éclairée, ce qui exclut les
personnes dont les capacités de discernement sont altérées.

En pratique, selon les critéeres prévus, I'aide a mourir pourrait concerner des patients
atteints de cancers, de polypathologies chroniques ou de maladies neurologiques
(comme Parkinson, la maladie de Charcot ou la sclérose en plaques). Elle pourrait
également s'adresser a des personnes souffrant de pathologies cardiovasculaires ou
respiratoires graves, ou encore d'une insuffisance rénale chronique, a condition que
la maladie incurable soit parvenue a un stade avancé, que les souffrances soient
devenues impossibles a soulager et que la personne conserve une pleine capacité
de discernement. En revanche, ni I'age élevé ni le handicap ne constitueraient en
eux-mémes des motifs permettant d'accéder a cette aide. Les personnes atteintes
de la maladie d'Alzheimer seraient également exclues, du fait de laltération
progressive de leurs capacités cognitives, tout comme les personnes souffrant de
troubles psychiatriques, ces maladies n'impliquant généralement pas un pronostic
vital engagé et pouvant affecter la lucidité nécessaire a une décision éclairée. Le
dispositif ne s'appliquerait pas aux personnes plongées dans un coma irréversible a
la suite d'un accident, méme si leurs directives anticipées allaient dans ce sens,
puisque le texte ne reconnait pas ces directives pour solliciter une aide a mourir.

21



La décision fera lobjet dune procédure collégiale incluant une équipe
pluriprofessionnelle au sein de laquelle il y aura un spécialiste de la pathologie, un
soignant impliqué dans la prise en charge. La personne de confiance pourra
également participer a ces échanges.

L'ouverture du droit au suicide assisté et a I'euthanasie suscite des positions trés
contrastées au sein des professionnels de santé, avec des divergences marquées
selon les spécialités et les sensibilités individuelles. Certains y sont favorables,
d'autres l'acceptent a condition d'étre peu impliqués dans l'acte conduisant au
déces. Toutefois, la plupart des organisations représentatives du secteur médical
expriment des réserves importantes, allant parfois jusqu’a une opposition franche a
lintroduction d'une aide a mourir'®, C'est pourquoi une clause de conscience est
prévue pour ceux qui refuseraient de contribuer a la procédure. lls seront toutefois
tenus d'orienter la personne vers un confrére. Cette clause de conscience ne
concernera pas les pharmaciens, qui resteront tenus de préparer la substance
létale. Elle ne pourra pas non plus étre invoquée par les hdpitaux, cliniques ou
EHPAD qui estimeraient que l'aide a mourir contredit leur charte éthique. Qu'ils
relevent du public ou du privé, tous les établissements accueillant un patient ayant
formulé une telle demande devront garantir que les professionnels impliqués
puissent procéder a sa mise en ceuvre.

En outre, la loi introduit un nouveau délit d'entrave, calqué sur celui prévu pour I'lVG,
afin de punir toute action visant a empécher, ou a tenter d'empécher, I'accés a l'aide
a mourir ou aux informations qui la concernent, y compris sur Internet.

Enfin, soulignons que la particularité du texte frangais, comparé aux autres
dispositifs internationaux, est celle de faire du suicide assisté la regle et de
l'euthanasie l'exception. Cette solution hybride a été retenue parce que, selon la
ministre de la santé de I'époque, Catherine Vautrin, « 'auto administration traduit en
acte, jusqu'au dernier moment, la volonté de mourir du patient ». Sans doute aussi
parce gu'elle implique beaucoup moins les médecins, dont beaucoup sont réticents
a accomplir le geste létal. Cependant, elle n'interdit pas le recours a l'euthanasie
pour les patients incapables d'absorber ou de s'injecter le produit Iétal, ceci afin de
ne pas instaurer une « rupture d'égalité » entre les malades.

A la suite de leur adoption en premiére lecture par I'Assemblée nationale en mai
2025, ces deux textes sur la fin de vie sont examinés par le Sénat en janvier 2026. Le
gouvernement a exprimé le souhait que la « navette » (allers-retours entre les deux
chambres) se termine avant I'été 2026 pour une application rapide de la loi.

'®Voir par exemple, les positions de la Société Francaise d’Accompagnement et de soins Palliatifs : https://www.sfap.org/

22


https://www.sfap.org/

3.3 - Les arguments avancés par les opposants a la loi
et les réponses

Les lois sur la fin de vie suscitent de nombreuses objections, qui reposent a la fois
sur des considérations éthiques, sociales et médicales. Abordons d'abord la question
terminologique. Il aurait en effet été plus précis d'employer les expressions « suicide
assisté » et « euthanasie » plutét que « aide a mourir ». Cette précision
terminologique n'a d'ailleurs posé aucun probléme dans des pays comme I'Espagne,
les Pays-Bas ou la Belgique.

L'une des préoccupations majeures concerne la protection des personnes
vulnérables. En ce sens, certains craignent que des individus agés, malades
chroniques ou en situation de dépendance se sentent pressés de recourir a
'euthanasie pour ne pas constituer un fardeau pour leur entourage, ou que des
patients économiquement précarisés soient influencés par I'absence de soutien ou
de soins adaptés. Aussi, d'un point de vue moral et philosophique, la mise en ceuvre
de l'euthanasie est percue par certains comme une atteinte a la valeur intrinseque
de la vie humaine. On parle alors de « rupture anthropologique »".

Les critiques redoutent également un «glissement progressif», selon lequel la
légalisation dans des cas stricts pourrait étendre le champ de la pratique a des
situations moins graves ou a des personnes incapables de consentir pleinement.
Des difficultés surgissent également sur le plan médical et juridique. La notion de
«souffrance insupportable» demeure subjective et difficile a évaluer, et 'aptitude au
discernement peut poser des problemes dans les cas de maladies psychiatriques ou
de troubles cognitifs. De méme, le pronostic des maladies, souvent incertain, rend
délicate la décision de mettre fin a la vie. Certains médecins s'interrogent sur la
compatibilité de la participation a I'euthanasie avec leur vocation soignante (serment
d'Hippocrate), malgré I'existence de clauses de conscience.

Plusieurs auteurs avancent des arguments contre la légalisation ou
I'assouplissement de ces dispositifs, rappelant que I'Etat ne devrait pas étre placé
dans la position de provoquer la mort d’'un individu. lls mettent en avant des risques
potentiels, tels que la pression familiale ou sociale pouvant influencer la décision du
patient, la vulnérabilité des personnes fragiles. Ces analyses, qui s'appuient sur des
expériences observées dans différents pays, permettent de réfléchir aux limites
éthiques de l'aide médicale a mourir et a la nécessité de dispositifs de protection
robustes pour les patients et les soignants.

Enfin, les objections portent sur les conséquences sociales et psychologiques de la
légalisation. La normalisation de la mort volontaire pourrait modifier la perception
collective de la fin de vie et des individus fragiles, tandis que les proches des patients
peuvent éprouver culpabilité, conflits ou traumatismes en lien avec la décision ou
I'acte médical.

"7 Conférence des responsables de culte en France (CRCF) - catholique, protestant, orthodoxe, juif, musulman et
bouddhiste, « Fin de vie : Les dangers d'une rupture anthropologique », 15 mai 2025.

23



Afin de répondre a ces objections, il faut commencer par rappeler que la loi
n'obligera personne a opter pour le suicide assisté, 'euthanasie ni méme les soins
palliatifs. L'acceés a ces derniers permet de rendre efficace le choix de fin de vie. Si
I'aide a mourir devient un droit, ce sera un droit sous conditions tres strictes,
sachant que le malade peut renoncer & sa demande & tout moment. A ces raisons
pourraient s'ajouter celle de la prise en compte des données de la recherche dans
les pays ayant déja légiféré'®, qui démentent les craintes perpétuées par I'argument
de la pente glissante™.

Concernant l'argument de la rupture anthropologique, souvent mobilisé pour
s'opposer a certaines lois, a été employé pour la premiére fois en 2013 lors du débat
sur le mariage pour tous, puis a nouveau contre la PMA pour toutes. Il s'agit en
réalité d'un abus de langage. En effet, ce que l'on qualifie ainsi reléve plutét
d'une«rupture théologique». En pratique, le peuple reste souverain et peut adopter
des lois qui modifient profondément les cadres sociaux ou éthiques, comme ce fut le
cas avec I'lVG. Certains événements historiques montrent que la notion de «rupture
anthropologique» n'est pas nouvelle. En 1942, la Suisse a effectivement dépénalisé le
suicide assisté, par exemple.

Aussi, pour faire passer un argument contraire comme plus compatible avec la
laicité, on a utilisé le serment d'Hippocrate en omettant de signaler que ce méme
serment interdit I'avortement pourtant autorisé en France depuis 1975.

Il faut également souligner que, contrairement a ce que soutiennent les opposants a
la fin de vie, dans les pays ou l'euthanasie ou le suicide assisté est Iégal, les soins
palliatifs ne reculent pas nécessairement ; au contraire, ils continuent de se
développer et coexistent avec ces dispositifs, offrant aux patients un
accompagnement global et la possibilité d'un choix lorsque la souffrance reste
insupportable malgré les soins.

L'argument consistant a affirmer que toute vie vaut la peine d'étre vécue semble
évident si la personne concernée souhaite effectivement continuer a vivre.

Depuis plus de trente ans, les réflexions et Iégislations sur la fin de vie cherchent a
concilier solidarité envers les plus fragiles et respect de l'autonomie individuelle,
deux principes complémentaires. Le développement effectif des soins palliatifs,
garanti par la loi de 1999, reste une priorité. Pour certains patients dont la vie est
devenue insupportable, la question de l'aide a mourir se pose, et les propositions de
loi tentent d'y répondre. Loin de nier la vie, cette démarche peut étre vue comme
une ultime forme de fraternité, aprées I'épuisement de toutes les alternatives.

'8 WILLMOTT L, WHITE B., « Assisted dying in Australia: A values-based model for reform. » In: PETERSEN K, FRECKELTON
I, Tensions and traumas in health law. Australia, The Federation Press, 2017.

' POTTER J., « The psychological slippery slope from physician-assisted death to active euthanasia: a paragon of
fallacious reasoning ». Med Health Care Philos 2019 ; 22 (2) : 239-44.

24



Enfin, les critiques du suicide assisté soulignent souvent le réle de I'Etat et le risque
de pressions familiales. Le modele suisse offre pourtant un contre-exemple probant.
En effet, il repose sur des organisations privées financées par leurs membres, il ne
mobilise donc aucune ressource publique, prouvant qu’'un encadrement légal peut
respecter 'autonomie individuelle sans peser sur le contribuable.

Pour un libéral utilitariste, I'objection du « colt » est souvent paradoxale, car les
soins palliatifs coUtent infiniment plus cher a la collectivité qu'une procédure d'aide
a mourir. Concernant I'entourage, il est paradoxal également que certains courants
conservateurs, d'ordinaire défenseurs du pilier familial, percoivent ici la famille
comme une menace ou une source de pression.

Or, les procédures de controle rigoureuses visent précisément a garantir
lindépendance du patient et a prévenir toute influence indue. Ainsi, lorsqu'il est
strictement encadré, le suicide assisté parvient a concilier respect de la volonté
propre, protection des plus vulnérables et sérénité du cadre familial.

25






Partie 4
Ni dolorisme
ni paternalisme :

la souveraineteée
individuelle




Partie IV — Ni dolorisme ni paternalisme : la
souveraineté individuelle

4.1 - Principes libéraux devant éclairer le débat sur la
fin de vie

La philosophie libérale envisage la fin de vie en s'appuyant sur des principes
fondamentaux. Le principe de non-ingérence, tel que formulé par Stuart Mill, stipule
que I'Etat ne doit intervenir dans la vie d'un individu que pour prévenir un préjudice
a autrui. Dans ce cadre, la décision de mettre fin a sa vie, lorsqu’elle ne cause aucun
tort a autrui, reléeve pleinement de [l'autonomie individuelle et de
'autodétermination.

Dans The Philosophers’ Brief, (un amicus curiae devant la Cour Supréme) Robert
Nozick, Ronald Dworkin, Thomas Nagel, John Rawls et dautres philosophes
soutiennent que, sous certaines conditions, les individus concernés ont le droit de
décider de leur propre mort, mettant ainsi en avant I'autonomie personnelle face
aux lois interdisant le suicide assisté”®. De méme, selon Ayn Rand, le choix de
l'euthanasie peut étre considéré comme un acte rationnel et moralement légitime s'il
correspond a la conception que l'individu a de sa dignité (La Vertu d'égoisme,1964).
Hayek (La Constitution de la liberté, 1960) et Isaiah Berlin (Deux conceptions de la
liberté,1958) insistent, quant a eux, sur le fait que les décisions concernant la vie et la
mort appartiennent exclusivement a l'individu et relévent de son droit a la vie privée.
En résumé, les principes libéraux appliqués a la fin de vie peuvent étre
regroupés autour de quatre axes:

e Autonomie : l'individu est libre de décider de sa vie et de sa mort.

e Liberté : I'absence de coercition étatique ou morale dans ce choix.

¢ Dignité : Iindividu demeure maitre de son existence jusqu’a son terme.

o Neutralité : I'Etat garantit la multiplicité des choix, en assurant les soins
palliatifs, sans en favoriser un en particulier.

Le libéralisme n’est nullement une doctrine détachée du réel. En effet, ses principes
integrent pleinement la vulnérabilité des personnes malades. C'est dans cet esprit
que le droit a instauré divers mécanismes destinés a préserver 'autonomie effective
des individus en situation de fragilité, tels que la désignation d'une personne de
confiance (art. L.1111-6 du Code de la santé publique), les directives anticipées ou
encore le mandat de protection future (art. 425 du Code civil).

“NOZICK et al., The Philosophers’ Brief, New York Review of Books, 27 mars 1997.

28



Voter ces propositions de loi est une exigence libérale car elle consacre la
souveraineté de l'individu sur son propre corps et sa destinée vitale, garantit la
neutralité de I'Etat face aux convictions morales de chacun et remplace un dispositif
paternaliste par un contrat fondé sur le consentement libre, sans pour autant
mobiliser de ressources publiques si I'on privilégie un modeéle de financement privé
et associatif comme en Suisse.

4.2 - Recommandations pour favoriser I'autonomie de
choix en fin de vie

Ces différents principes soulignent I'importance des mécanismes de protection et de
contréle prévus par les législations existantes afin d'assurer simultanément le
respect de l'autonomie des patients et la sécurité des personnes les plus
vulnérables. Bien que les propositions de loi frangaises soient les plus sécurisées et
encadrées au monde, nous proposons quelques pistes de réflexion afin d'améliorer
le texte existant :

o Rendre possible I'accés a I'aide a mourir méme en dehors d’'établissements
médicaux,

en collaboration avec des associations spécialisées comme en Suisse. Cette
approche libérale permet de démédicaliser la fin de vie en la replacant dans la
sphére privée, tout en offrant un systéme fiscalement neutre pour le
contribuable, financé par les cotisations des membres et géré par la société
civile. Ce modéle prouve qu'un encadrement rigoureux de I'autonomie
individuelle peut étre assuré sans mobiliser de ressources publiques ni imposer
de charge financiére a la collectivité.

o Prioriser le suicide assisté,

c'est-a-dire 'administration de la potion létale par le patient lui-méme mais
laisser le choix de décider l'euthanasie, méme si la personne peut s'auto-
administrer la substance. En accomplissant lui-méme le geste final (boire la
solution ou presser l'interrupteur), le patient dissipe toute ambiguité sur sa
volonté. C'est I'exercice pur de la souveraineté sur soi-méme. Ainsi, I'individu
n'est pas « tué », il dispose de sa vie avec l'aide technique d'un tiers. Cependant,
limiter la loi au seul suicide assisté serait une entrave a la liberté. Si un individu,
en pleine possession de son discernement, préfere déléguer I'acte technique a
un médecin (euthanasie), I'Etat n'a pas a lui imposer une méthode plutét qu'une
autre. La liberté consiste a pouvoir contracter librement le mode de fin de vie
qui correspond a sa propre conception de la dignité (par exemple, pour éviter le
risque d'un geste technique raté ou par préférence psychologique).

29



o Garantir un acces effectif aux soins palliatifs, sans les ériger en condition

préalable

Une législation libérale sur la fin de vie doit refuser toute hiérarchisation morale
entre le choix de continuer a vivre et celui de mettre fin & sa vie. Le réle de 'Etat
n‘est pas de promouvoir une conception substantielle du « bien mourir » ou de
la « bonne vie », mais de garantir la neutralité normative du cadre juridique, en
assurant que toute décision prise par un individu libre, informé et capable soit
respectée indépendamment de son issue. Toute asymétrie procédurale ou
symbolique entre ces deux choix constitue une atteinte au principe de
souveraineté individuelle.

Elargir le champ d’application a la souffrance psychique grave, constante,
insupportable et inapaisable malgré les traitements disponibles,

comme le font les lois belges, néerlandaise, luxembourgeoise et suisse. D'un
point de vue libéral, refuser cette option par principe revient a instaurer une
hiérarchie arbitraire entre douleur physique et mentale, niant au patient
psychiatrique sa qualité de sujet souverain capable, aprés des années de
traitements infructueux, de juger rationnellement que sa vie n'est plus qu'une
agonie sans issue. Pour garantir que la demande ne résulte pas d'une pulsion
passagere liée a la maladie mais d'une volonté libre, éclairée et durable, la
législation belge notamment impose des verrous de sécurité extrémement
stricts : une demande volontaire, écrite, répétée et constante dans le temps ;
I'évaluation approfondie et concordante de la capacité de discernement du
patient ; la consultation obligatoire de plusieurs médecins indépendants, dont
au moins un psychiatre ; la confirmation de l'absence raisonnable de toute
perspective thérapeutique d’amélioration ; un délai de réflexion prolongé entre
la demande et l'acte ; ainsi qu'un contrdle externe a posteriori par une
commission indépendante chargée de vérifier le respect de I'ensemble des
conditions légales.

Intégrer les directives anticipées et la personne de confiance

afin de permettre que la décision de fin de vie reste valide méme si le patient
perd sa capacité de discernement ultérieurement. Il s'agit de conférer une valeur
contraignante aux directives anticipées afin de permettre l'accés a l'aide a
mourir pour les patients n'étant plus en mesure d'exprimer une volonté actuelle
(stades avancés de démence ou coma irréversible). En substituant la
souveraineté du consentement préalable a I'exigence d'une demande réitérée
au moment de l'acte, cette mesure garantit le respect de la dignité individuelle
contre toute forme de paternalisme médical. Le médecin devient ainsi un
partenaire qui respecte l'autonomie du patient plutét qu'un agent de I'Etat
chargé de faire respecter un interdit moral.

30



o Permettre aux établissements confessionnels sans subvention publique de
s'extraire de I'obligation d’appliquer I'aide a mourir

tout en informant les patients des établissements susceptibles de le faire. Cette
mesure protége le pluralisme libéral en garantissant que I'Etat ne s'ingére pas
dans la liberté de conscience et d'association des établissements privés, tout en
assurant, par une obligation d'information, que la liberté religieuse des uns ne
devienne pas une entrave a la souveraineté individuelle des autres.

31



— PROPOS CONCLUSIFS

Une fois assurées toutes les garanties permettant a une personne de donner un
consentement libre, éclairé, informé et révocable, et de choisir entre la mort naturelle,
les soins palliatifs ou l'aide active a mourir, il est essentiel d'éviter le paternalisme médical
et le dolorisme. L'ensemble des garanties énoncées ainsi que la collégialité dans la prise
de décision médicale, la transparence, le contrdle externe et la tracabilité doit avoir
comme finalité de faire éclore la volonté de la personne.

Le paternalisme consiste a limiter 'autonomie d'un individu pour son « bien », selon le
jugement d'une autorité médicale. Le dolorisme suppose que la souffrance ait une
valeur universelle imposable a autrui. Dans les deux cas, on nie le droit de chacun a
décider de sa propre fin de vie. De méme, bien que la compassion motive souvent
l'acceptation sociale de l'euthanasie, le fondement éthique devrait résider dans
I'autonomie du patient. La décision de mettre fin a sa vie doit étre guidée par sa volonté
rationnelle et souveraine, et non par I'émotion des tiers.

Un Etat libéral doit permettre aux individus de choisir en toute liberté, selon leurs
convictions personnelles, leur situation sanitaire, leur tolérance a la souffrance ou leur
perte d'autonomie. Cela inclut le droit de mourir naturellement, d'accéder aux soins
palliatifs ou a la sédation profonde, de laisser des directives anticipées, et de demander
ou refuser une aide active a mourir. Seule la conscience de lindividu sait ce qui est digne
pour lui et aucune autorité extérieure ne peut imposer une souffrance considérée
comme insupportable.

Contrairement aux critiques, I'euthanasie n'est pas forcément un appel a l'aide. Méme, si
tel était le cas, seule la personne concernée peut savoir ce qu'elle souhaite vraiment.
Considérer, de maniere paternaliste, que le patient ne serait pas capable de décider de
sa fin de vie annule le sens des directives anticipées et bafoue son autonomie. Chaque
année, de nombreuses personnes franchissent les frontieres pour se rendre aux Pays-
Bas, en Belgique, en Suisse ou en Espagne afin de mettre fin a leurs jours, malgré I'accés
aux soins palliatifs. Cela montre qu'imposer la survie lorsque tout espoir thérapeutique
est vain et que la souffrance est insupportable constitue une violence arbitraire®'.

Enfin, centrer la régulation de la fin de vie sur la souveraineté individuelle permet de
renouer avec la conception antique de la mort volontaire, fondée sur une grammaire
personnelle articulant rationalité et code dhonneur?. A linverse, le XIXe siécle a
progressivement requalifié la mort volontaire en probléme de santé publique, instituant
un déplacement majeur allant d'une logique du sens a une logique du risque, d'une
lecture morale a une lecture médicale et dune approche individualisée a une
perspective collectiviste dans laquelle I'Etat se donne pour mission d'en prévenir et d'en

gérer les manifestations.

Reprendre le débat sur 'aide a mourir a la lumiére de la tradition antique ainsi que de
I'héritage libéral précédemment discuté, permettrait de dépasser les paradigmes
doloriste, paternaliste et compassionnel qui dominent aujourd’hui la discussion et de
reconfigurer effectivement le dispositif juridique autour de l'autonomie de la personne
en fin de vie.

2 Ruwen OGIEN, La vie, la mort, I'Etat : le débat bioéthique, Paris, Grasset, 2009.
2 Anton J. L. VAN HOOFF, From Autothanasia to Suicide: Self-Killing in Classical Antiquity, Londres & New York, Routledge, 1990

32



— ANNEXE : TABLEAUX SUR LES PROPOSITIONS DE LOI

Proposition de loi n° 661 relative au droit a I'aide a mourir

Objet et philosophie générale

+ Créer un droit encadré a l'aide a mourir pour les personnes
majeures en fin de vie.

* Répondre a des situations de souffrance extréme non
soulagées par les soins palliatifs.

+ Encadrement strict inspiré des modeles étrangers (Belgique,
Canada).

Champ et définitions

+ Aide & mourir : mise a disposition ou administration d’'une
substance létale permettant a une personne de provoquer sa
mort.

« Souffrance réfractaire : douleur ou souffrance persistante
malgré un traitement optimal.

* Demande libre et éclairée : volonté exprimée sans pression,
réfléchie, stable.

Dispositif prévu

» Auto-administration de la substance létale (modalité de
principe).

+ Possibilité d'administration par un médecin ou infirmier si la
personne ne peut physiquement le faire.

+ Délai minimal de réflexion entre la demande et la décision
médicale.

+ Rétractation possible a tout moment.

* Tragabilité compléete dans le dossier médical.

Conditions / critéres d'accés

Conditions cumulatives :

1. Etre majeur.

2. Etre capable de discernement.

3. Etre atteint d'une affection grave et incurable engageant le
pronostic vital.

4. Etre en phase avancée ou terminale de la maladie.

5. Subir une souffrance réfractaire ou une dégradation
irréversible de la qualité de vie.

6. Formuler une demande écrite ou adaptée (handicap).
Procédure :

+ Entretien obligatoire avec un médecin référent.

+ Confirmation au terme d'un délai de réflexion.

* Avis collégial pour les cas complexes.

+ Possibilité de recours en cas de refus du médecin.

Acteurs impliqués

* Médecin référent (vérification des critéres).

+ Médecin ou infirmier habilité a administrer la substance.
« Equipe soignante et psychologique.

* Instances collégiales d'éthique (dans certains cas).

Garanties éthiques et
juridiques

+ Clause de conscience pour tous les soignants, avec
obligation de réorienter le patient.

+ Droit a la rétractation jusqu’au dernier moment.

+ Confidentialité et secret médical garantis.

+ Contrdle a posteriori par I'autorité sanitaire compétente.

33



Proposition de loi n° 662 relative a I'égal accés de tous a 'accompagnement et aux

Objet et philosophie générale

soins palliatifs

« Garantir I'accés équitable aux soins palliatifs sur tout le
territoire.

+ Redéfinir 'accompagnement comme démarche globale
(médicale, sociale, psychologique, humaine).

« Renforcer les moyens, les structures et la formation dans
une logique de long terme.

Champ et définitions

« Soins palliatifs : soins actifs, pluridisciplinaires, visant a
soulager la douleur et améliorer la qualité de vie sans
accélérer ni retarder la mort.

* Accompagnement : soutien global a la personne et a ses
proches (psychologique, social, spirituel).

* Maison d’accompagnement : structure non hospitaliére,
centrée sur la présence, le confort, 'humanité.

Dispositif prévu

« Création ou renforcement des unités de soins palliatifs
(USP), avec objectif d'au moins une par département.

* Mise en place de « maisons d'accompagnement » sur tout
le territoire.

+ Développement massif des équipes mobiles de soins
palliatifs (EMSP).

« Stratégie décennale 2024-2034 assortie d'objectifs
chiffrés.

* Financements dédiés et pluriannuels.

Procédure / critéres d’'accés

« Instauration d'un droit opposable aux soins palliatifs.

« Evaluation de la situation du patient par une équipe
pluridisciplinaire.

+ Possibilité de prise en charge : - a domicile, - en
établissement médico-social, - en USP, - en maison
d’accompagnement.

+ Ajustements réguliers des soins selon I'évolution de I'état
du patient.

Acteurs impliqués

« Equipes pluridisciplinaires (médecins, infirmiers,
psychologues, assistants sociaux, bénévoles formés).

+ Agences régionales de santé (ARS) chargées de la mise en
ceuvre territoriale.

+ Parlement (loi de programmation renouvelée tous les 5
ans).

Garanties éthiques et
juridiques

+ Planification nationale obligatoire via loi de
programmation.

« Suivi annuel de l'application présenté au Parlement.

« Encadrement de la formation obligatoire pour certaines
professions.

» Renforcement du statut des bénévoles
d’accompagnement.

+ Garantie d'un accés non discriminatoire, quel que soit le
lieu de vie.

34



——— BIBLIOGRAPHIE

Georges ANTONOWICZ, Moi, Hervé Pierra, ayant mis six jours a mourir, Paris, Bernard
Pascuito, 2008.

Isaiah BERLIN, Eloge de la liberté, Paris, Calmann-Lévy, 1988.

Nadia BELRHOMARI et Béatrice BEVIERE-BOYER, Les enjeux de la fin de vie dans le
domaine de la santé. Regards partagés entre politique, médecine, droit et éthique,
Bordeaux, LEH éditions, 2015.

Jean-Philippe BELAND, Mourir dans la dignité. Soins palliatifs ou suicide assisté, un choix
de société, Paris, Presses de I'Université Laval, 2009.

Alexandre BERT, Le tout dernier été, Paris, Fayard, 2017.

Daniel BORRILLO, Bioéthique, Paris, Dalloz, 2022.

Daniel BORRILLO, Disposer de son corps : un droit encore a conquérir, Paris, Textuel,
2019.

Daniel BORRILLO, Le jacobinisme bioéthique, Paris, Génération Libre, 2020.

Daniel BORRILLO, La morale ou le droit ?, Paris, L'Harmattan, 2023.

William BUIRON, Droits des patients en fin de vie et pouvoir médical, Paris, L'Harmattan,
2010.

Monique CANTO-SPERBER, Llinquiétude morale et la vie humaine, Paris, Presses
Universitaires de France, 2001.

Jean-Jacques CHARBONIER, 4 regards sur la mort et ses tabous : soins palliatifs,
euthanasie, suicide assisté et expériences de mort imminente, Paris, Tredaniel La Maisnie,
2015.

Noélle CHATELET, La Derniére Legon, Paris, Seuil, 2004.

Jérdome COELHO, Les droits du malade en fin de vie, Paris, LEH éditions, 2008.

Collectif dirigé par Alain CLAEYS, Karine LEFEUVRE et Véronique DEPADT, Protéger les
majeurs vulnérables, vol. 3 : Quels nouveaux droits pour les personnes en fin de vie ?,
Paris, Presses de 'EHESP, 2015.

Collectif dirigé par Jean-Marc FERRY, préface de Bernard KOUCHNER, Fins de vie, le
débat, Paris, PUF / Fondation Eisai, 2012.

Collectif dirigé par Cécile RIBEYRE, Fin de vie et droit pénal. Le risque pénal dans les
situations médicales de fin de vie, Paris, Cujas, 2014.

Marie CROSET-CALISTO, préface de Jean-Philippe DOMECQ, Une fin de vie volée, Paris, Le
Bord de I'Eau, 2019.

Roseline DECOUT-PAOLINI et Julie SAISON-DEMARS, Les dix ans de la loi Leonetti : doit-
on légiférer sur la fin de vie ?, Paris, LEH éditions, 2015.

Hubert DOUCET, La Mort médicale, est-ce humain ?, Québec, Mediaspaul, 2015.

Ronald DWORKIN, Life’'s Dominion. An Argument About Abortion, Euthanasia, and
Individual Freedom, New York, Vintage Books, 1994.

Ronald DWORKIN, Justice for Hedgehogs, Cambridge (Mass.), Harvard University Press,
2011.

Blandine FEUILLET-LIGER, préface de Jean LEONETTI, Les proches et la fin de vie
médicalisée. Panorama international, Paris, Bruylant, 2013.

Dominique GALL, J'ai accompagné ma sceur. Un témoignage bouleversant sur le tourisme
de la mort, Paris, Michalon, 2009.

Marion GRASSIN et Francois PROCHARD, La mort assistée. Anthropologie et éthique de la
fin de vie au XXle siécle, Paris, Cerf, 2017.

Véronique GUIENNE, Sauver, laisser mourir, faire mourir, Rennes, Presses Universitaires
de Rennes, 2010.

Friedrich August von HAYEK, Droit, législation et liberté, vol. 1 : Régles et ordre, Paris, PUF,
1980.



———— BIBLIOGRAPHIE (SUITE)

Marie de HENNEZEL, Fin de vie : le devoir d'accompagnement, Paris, La Documentation
francaise, 2003.

Marie de HENNEZEL, Propositions pour une vie digne jusqu'au bout, Paris, Seuil, 2004.
Emmanuel HIRSCH, Fins de vie : éthique et société, Paris, Erés, 2016.

Emmanuel HIRSCH, Mort par sédation : une nouvelle éthique du bien mourir ?, Paris,
Eres, 2016.

Ruth HORN, Le droit de mourir. Choisir sa fin de vie en France et en Allemagne, Rennes,
Presses Universitaires de Rennes, (année non précisée).

Vincent HUMBERT, « Je vous demande le droit de mourir », Paris, Jai Lu, 2004.

Patrick LA MARNE, Ethiques de la fin de vie : acharnement thérapeutique, euthanasie,
soins palliatifs, Paris, Ellipse, 1998.

Rachel LAMBERT, Vincent : Parce que je l'aime, je veux le laisser partir, Paris, Fayard,
2014.

Catherine LANTERO, Les droits du patient, Paris, LGDJ, 2018.

Henri LEPAGE, Pourquoi la morale libérale, Paris, Hachette Littératures, 2002.

Bruno LEGROS, Les “droits” des malades en fin de vie, Paris, LEH éditions, 1999.

Bruno LEGROS, Euthanasie, arrét de traitement, soins palliatifs et sédation.
L'encadrement par le droit de la prise en charge médicale de la fin de vie, Paris, Les
Etudes Hospitalieres, 2011.

Nathalie LELIEVRE, La fin de vie face au droit, Paris, Heure de France, 2005.

Jean LEONETTI, Vivre ou laisser mourir : respecter la vie, accepter la mort, Paris, Michalon,
2005.

Jean LEONETTI, A la lumiére du crépuscule. Témoignages et réflexions sur la fin de vie,
Paris, Michalon, 2008.

Jean LEONETTI, avec Robert BADINTER, C'est ainsi que les hommes meurent, Paris, Place
des Editeurs, 2015.

Jean LEONETTI, La fin de vie, Paris, Dalloz, 2019.

Pierre LESAFFRE, Le choix subjectif de mort dans le droit européen des droits de
'homme, Paris, Pedone, 2017.

Gaspard KOENIG, Notre vagabonde liberté, Paris, Grasset, 2017.

Robert NOZICK, Anarchie, Etat et utopie, trad. francaise, Paris, PUF, 1988.

Ruwen OGIEN, La vie, la mort, I'Etat : le débat bioéthique, Paris, Grasset, 2009.

Ruwen OGIEN, L'influence de l'odeur des croissants chauds sur la bonté humaine, et
autres questions de philosophie morale expérimentale, Paris, Grasset, 2011.

Jean RECAB, Quelle dignité pour la fin de vie ? Suicide assisté : le modéle suisse en
question, Paris, Albin Michel, 2016.

Revue Droit et Cultures, n° 75, « La fin de vie : préoccupations légales et éthiques », Paris,
L'Harmattan, 2018.

Jacques RICOT, Penser la fin de vie : I'éthique au coeur d'un choix de société, Paris, Hygée
éditions, 2019.

Elisabeth KUBLER-ROSS, On Death and Dying, New York, Macmillan, 1969.

Elisabeth KUBLER-ROSS, Les derniers instants de la vie, Genéve, Labor et Fides, 1975.

36



L'AUTEUR

Daniel Borrillo

Daniel Borrillo est juriste, spécialiste du
droit de la bioéthique et des droits
fondamentaux. Docteur en droit de
I'Université de Strasbourg, il est titulaire
d'un master de [|'American University
(Washington). Avocat au barreau de
Buenos Aires, il est maitre de conférences
en droit privé a I'Université Paris Nanterre
et chercheur associé au CERSA (CNRS -
Université Paris-Panthéon-Assas).

Auteur de plusieurs ouvrages sur les droits de la personne et les droits
fondamentaux, il a été professeur invité dans de nombreuses universités en
Europe, en Amérique du Nord et du Sud, ainsi qu'en Asie. Il intervient
également comme expert auprés de I'Union européenne.

37



ACTIONS

Génération Libre est un think-tank
indépendant qui vise G promouvoir
les libertés. Toutes les libertés.

Le combat de
Génération Libre.

Nos objectifs.

1 ® Vivre et laisser vivre, pour permettre a chacun de définir
ses propres valeurs dans une société ouverte.

2 ® Briser les rentes, parce que la libre concurrence des
échanges comme des idées est le meilleur moyen de contester
I'ordre établi.

3 ® Penser le progres, pour que les innovations technolo-
giques demeurent au service de l'individu.




=~

GENERATION LIBRE

=

Soutenir de
nouvelles idées.

Génération Libre est un think tank libéral fondé en 2013. Le think tank
propose une nouvelle approche pour mener ses projets d'influence pour
disséminer et faire la pédagogie les idées de liberté en France. Son
financement repose exclusivement sur la générosité de ses donateurs,
seule garantie de sa liberté de ton et de son indépendance. Il refuse toute
subvention publique et n'effectue aucune activité de conseil.

Nous écrire, nous rencontrer.

X906 dJ+0

www.generationlibre.eu



https://x.com/glthinktank
https://www.facebook.com/share/19g4CnFdhQ/
https://www.tiktok.com/@glthinktank?_t=ZN-90hrzEVuoTO&_r=1
https://share.google/ElTcfyCf1o5e6hGFP
https://www.instagram.com/glthinktank?igsh=N3pnZmViYXRoc2Fp
http://www.generationlibre.eu/

